UNA
NUEV-A PEDAGOGISA
P-ARA  UNA
UNIVERSIDAD NUEVA

Escribe:

IGNACIO MARTIN BARO

* Estas pdginas sirvieron como iniciacién a un coloquio con profesores y estudiantes
de la Universidad Centroamericana de Managua, Nicaragua, que tuvo lugar el 9 de
febrero del presente afio.






na y una correspondiente pedagogia nueva. Sirvan estas ideas como invi-
tacion a un dialogo critico, del que —a no dudarlo— todos saldremos en-
riquecidos.

1. LA UNIVERSIDAD LATINOAMERICANA HOY Y MANANA

1-1. Diversos modelos de Universidad

Ni la idea de Universidad ni su realidad concreta son cosas nuevas.
No hay necesidad de remontarse a tiempos pretéritos para probar esta
afirmacién; basta con asistir a cualquier acto de graduacion para conven-
cerse de la antigliedad de esta venerable institucién social. Sin embargo,
conviene precisar, antes.de seguir adelante, que seria absurdo hablar de
una Universidad, como si su estructura hubiera sido siempre idéntica, tan-
to en el espacio como en el tiempo. Existen muchos modelos de Univer-
sidad y muchas variables sobre estos mismos modelos. Si afirmamos, por
ejemplo, que la Universidad francesa, espafiola y latinoamericana se con-
figura segun el modelo napolednico, esto no quiere decir en manera algu-
na que estemos ante tres tipos idénticos de Universidad. A fortiori cuando
la comparacion se establece, por ejemplo, éntre la universidad alemana, la
inglesa y la norteamericana. Por ello, permitaseme, antes de pasar al pun-
to central de este ensayo, y de una manera muy breve, esbozar los deli-
neamientos generales de los modelos de Universidad méas representativos
en la actualidad. Para ello, veamos el cuadro sinoptico.

No es este el momento de hacer una critica detallada de las ventajas
e inconvenientes de cada modelo. Sin embargo, hay un hecho innegable:
doquiera vuelva uno la vista, la Universidad esta en crisis, una crisis pro-
funda que —quiza por primera vez en la historia— hace tambalear su mis-
ma estructura. Se cuestiona radicalmente la Universidad, se cuestiona su
misién, 'y esto no sélo por parte de los estudiantes —lo que entraria dentro
de la l6gica=—, sino incluso por parte de académicos, cuya seriedad y pro-
bidad cientifica nadie pone en duda. Asi, por ejemplo, se afirma con res-
pecto a los modelos inglés y aleman que la verdad y el saber, sacados de
un contexto socio-politico concreto, son alienantes; que el progreso propug-
nado por el modelo norteamericano, al identificarse con este progreso, con-
duce a un auténtico “impasse” social; y que la estabilidad politica perse-
guida por el modelo francés, o la construcciéon de la sociedad comunista,
objetivo del modelo soviético, constituyen un abandono por parte de la

Universidad ante quien detenta el poder de lo que es su propia responsa-
bilidad.

Paul Ricoeur, tras senalar una serie de contradicciones inherentes a
la actual estructura universitaria, sintetiza asi la crisis: “La Universidad se
encuentra emparedada entre la presion de una sociedad que exige de ella
una mejor adaptacién —no sélo a la demanda de empleo, sino también al
mismo juego social y a la imagen del éxito que la sociedad trata de impo-
‘ner— y la presion de una juventud que le reprocha su servilismo al orden
establecido, iy a'su concepto de educacién “liberal” opone un concepto de
protesta “radical”*

1-2. La Universidad latinoamericana hoy.

En el diagnostico que voy a dar sobre la Universidad latinoamerica-
na, me veo obligado a simplificar. Esto no quiere decir que vaya a falsi-

4. DREZE et DEBELLE: Conceptions de P’Université. Préface de Paul Ricoeur. Ed.
Universitaires, Paris, 1968, pg. 18.

132






ficar los datos, sino que —obligado por el tiempo— voy a prescindir de no
pocos matices, incluso de alguna importancia. Voy a reducir a tres los ras-
gos que, en mi opinion, configuran la estructura fundamental de nuestras
universidades.

Ante todo, como dice Scherz, “las Universidades latinoamericanas
declaran en coro perseguir un objetivo central: proporcionar del modo mas
eficiente los recursos humanos de alto nivel necesarios para el desarrollo
del continente. La Universidad latinoamericana aparece asi fiel a su mi-
sion profesionalizante originaria, a su papel de formacion de profesiona-
les”.5 Esta seria, pues, la primera caracteristica esencial: la formacién de
profesionales como finalidad primera.

Esta caracteristica nada tendria de peyorativa, si no fuera por el
hecho de que —por muy diversas razones— la configuracion del profesio-
nal se reduce a una configuraciéon de tipo técnico, banada, todo lo mas,
con ciertas pinceladas de “humanismo” o de “conciencia social”.

Todavia hay mas: esta mision profesional-tecnologica, hace de la
Universidad latinoamericana “el reino de las personas que persiguen sta-
tus, prestigio y ascenso personal constantes... La Universidad aparece
como un ascensor social y como una agencia dispensadora de empleos
dignos; también, segln las circunstancias, como una sala de espera para
recibir a los burdcratas naufragos de algin gobierno nacional que termi-
na su periodo.b

Una segunda caracteristica propia de la Universidad latinoamerica-
na es su estructura de tipo napoleonico. Hablar de estructura napoleoni-
ca implica, basicamente, apuntar a una configuracion jerarquica mono-
litica y, por ende, vertical, asi como a un sistema de programas uniformes.
Esto nos es tan familiar que no hace falta entrar en mayores justificacio-
nes. Quiero, si, observar de pasada como en Centroamérica algunas Uni-
versidades nacionales pretenden arrogarse el privilegio de la exclusividad
universitaria —lo que es idéntico, en un esquema napolednico, a la maxima
jerarquia. Resulta paradojico oir tantas y tan vehementes protestas contra
las dictaduras a quienes, en su propio terreno, pretenden constituirse en
tiranos absolutos.

Una tercera y ultima caracteristica, profundamente ligada a las dos
anteriores, es el caracter politico de la Universidad latinoamericana. La
verdad es que —a pesar de declaraciones altisonantes, de manifestaciones
callejeras, o de panfletos pseudorrevolucionarios— la Universidad latino-
americana estd al servicio del orden politico vigente. Y esto, por muchos
conceptos: ante todo, por su mision profesionalizante, servil a la demanda
concreta de la sociedad establecida. Como dice Scherz, “las Universidades
de América Latina no han sido jamas torres de marfil: siempre han bus-
cado-adaptarse a las solicitaciones de la parte mas visible o dominante de
la sociedad, poseyendo para alcanzar su compromiso los elementos y me-
canismos indispensables, sin descontar el espiritu pragmatico de sus miem-
bros”.” En segundo lugar, dada la rigida estratificaciéon socio-econémica
de nuestros paises, es evidente que la entrada a la Universidad esta reser-
vada a una minoria selecta —selecta no por su valor, sino por su ubicacién

social.

5. SCHERZ, Luis: El papel de la Universidad en Ameérica Latina: ser y deber ser.
Il Seminario FUPAC, Noviembre 1971, mimeo, pg. 1. El subrayado es mfo.

6. SCHERZ: Op. cit, pg. 2

7. SCHERZ: Op. cit, pg. 1

134






No pienso yo en una Universidad politizada en el sentido en que
esta palabra se suele usar y abusar. Decir que la Universidad debe poli-
tizarse no quiere decir que deba intervenir en politica partidista, o en
contiendas electorales. Debe, eso si, tomar parte, y parte fundamental, en
los problemas politicos; es decir, en los problemas de la “polis”, de la
sociedad. Una Universidad que se declare “apolitica”, estda confesando su
servilismo de “masa silenciosa” al poder establecido. Pero también debo
decir que cuando una Universidad siente la necesidad de declararse “re-
volucionaria”, podemos sospechar que esta tratando de correr una cortina
de humo sobre su fracaso como Universidad. Y es que una verdadera
Universidad, una Universidad que cumpla su funcién, no tiene que andar
declarandose revolucionaria, ya que su mismo trabajo conduce a la trans-
formacion de las estructuras sociales del pais. La revolucion se dice no
con palabras altisonantes, sino con hechos; se hace. Este es, pues, el pri-
mer cambio que debemos asumir: tomar conciencia del papel politico del
trabajo universitario.

b. Opcién axiolégica.

En segundo lugar, es necesario que la Universidad latinoamericana
realice claras opciones axiologicas, opciones de valor.

Pretender que la ciencia puede ser aséptica es uno de los mitos del
opresor. Toda ciencia comprometida, humana, tiene que discernir conti-
nuamente entre diferentes caminos posibles; y lo que debe determinar
el camino a seguir es el diferente punto de vista axiolégico. Pero, aten-
cion: hablo de ciencia, no de técnica. La técnica, frente a lo que se suele
afirmar, ya conlleva una opcién de valor; y es que, en la vida humana,
no existen técnicas puras, sino técnicas de algo o para algo, por mas ig-
norante que sea el técnico sobre los fines a los que, en ultima instancia,
esta sirviendo.

Son pocos los hombres conscientes del cuadro ideolégico en el que
se encuentran enmarcados; mas no por ello dejan de estarlo. Yo no creo
que la Universidad deba convertirse en un centro tecnolégico —lo que,
en gran parte, hoy es. Desgraciadamente, la aceptacion de las técnicas
mas “adelantadas”, venidas de otros paises, y recibidas acriticamente, nos
han conducido a forjar un hombre y una sociedad latinoamericana en la
que nuestros valores auténomos brillan... pero brillan por su ausencia
total. Por eso, la nueva Universidad latinoamericana debe arremeter con
valentia a la buisqueda de nuestros auténticos valores, esos valores sepul-
tados en nuestro inconsciente latinoamericano por siglos de opresiéon po-
litica, econémica o técnica. Con ello, no estoy tratando de convertir la
Universidad en una iglesia; estoy tratando de centrarla en su misién mas
profunda. Porque la técnica, todo lo mas, hominiza; sélo los valores hu-
manizan. La Universidad debe ser un auténtico foco de ciencia compro-
metida, es decir, de ciencia en funcién de unos valores.

Y, con ello, llegamos al nicleo de lo que, en mi opinién, debe ser
la nueva Universidad latinoamericana.

c. Generar culiura auténoma

La Universidad latinoamericana debe programar su labor como
generadora de cultura auténoma. Con esta frase estoy tratando de sin-
tetizar todo un vasto programa de quehacer universitario. Trataré de ex-
plicarlo brevemente.

136



Ante todo, afirmo que la Universidad latinoamericana debe pro-
gramar su labor. En otras palabras, debe disponer toda su estructura,
toda su organizacidén, todos sus recursos, a fin de cumplir cabalmente su
misién. Lo cual abarca desde la infraestructura fisica —edificios, aulas,
etc.— hasta la dedicacién del personal académico, pasando por todos los
curriculums, estatutos y reglamentos. Todo debe ser programado cohe-
rentemente —no mecanizado, que es muy distinto— a fin de que la Uni-
versidad pueda realmente generar cultura auténoma. La programacién
no se opone a la flexibilidad, ni mucho menos a la creatividad. Se opone
al desorden incoherente, se opone a la burocratizacién ineficaz, se opone
a la improvisacién superficial, se opone, en fin, a la interferencia nociva
de intereses individualistas. Cuando no existe una programacién seria,
cualquier profesor puede llegar a cualquier catedra; cualquier panfleto
puede ser aceptado como tesis de grado; cualquier plagio, como investi-
gacion profunda; cualquier negocio lucrativo, como servicio social; cual-
quier técnica, como alta ciencia; cualquier verborrea barata, como traba-
jo revolucionario. A todo esto se opone y se debe oponer una buena pro-
gramacién universitaria. Ya no se puede admitir que la Universidad siga
siendo refugio de mediocres.

(Por qué hablo de cultura auténoma? Ante todo, quiero aclarar el
concepto de cultura. Para mi, cultura no es lo mismo que acumulacién
de conocimientos. Si asi fuera, los cerebros electrénicos o las Enciclope-
dias se llevarian la palma en cuanto a cultura. Mucho menos es cultura
ese saber “snob” y purista, anclado en las esferas de la pura abstraccion
simbélica. Como dice Chiappo, “la erudicién y el “snobismo”, el refina-
miento del llamado “arte por el arte”, el parasitismo de la gente civiliza-
da que consume cultura como parte de un cuadro de bienestar decente,
sin tensibén, sin tragedia, sin dolor, simplemente como elegancia de una
vida préspera, todas estas formas de abuso del caracter noblemente es-
peculativo de la cultura constituyen una sofisticaciéon cultural, sustitutos,
alteraciones de la estructura de auténtica insercién en la vida de la cul-
tura, que exige necesariamente autorreconocimiento desde el cual se ge-
nera un proyecto historico”.’® La cultura es, por tanto, humanizacion,
“yalorizacion del hombre” (Fiori). En el contexto universitario en que
estamos hablando, podriamos definir la cultura como ciencia comprometi-
da historicamente. Ciencia, por consiguiente, del hombre y para el hom-
bre. Pero no el hombre en abstracto, sino este hombre concreto, esta
sociedad de hombres que existen aqui y ahora, en este momento y cir-
cunstancia historicos. Toda cultura, como todo hombre, esta, si es au-
téntica, “situada y fechada” (Marcel).

De lo dicho, ya se puede deducir por qué hablo de cultura auté-
noma. Nuestra cultura actual es la cultura que Freire ha llamado “del
silencio”, la cultura de los oprimidos; una cultura impuesta, alienada y
alienante, una cultura que no ha permitido ni permite a la mayoria de
latinoamericanos ser hombres. Como acertadamente dice Chiappo, “nues-
tra tradicion cultural es la tradicién de los paises colonizados. El modo
como se nos ha venido identificando decide para otros lo que somos. En
la medida en que aceptamos, por rutina y por practica irreflexiva, esta
identificacién, no podemos iniciar un proceso cultural auténtico. Mas bien
seguimos enmarcados y cémplicemente enmarcandonos dentro de patro-
nes culturales que nos son ajenos y que, por ser ajenos, nos ahogan material
y espiritualmente”.l1

10. CHIAPPO, Leopoldo: La cultura y las sociedades en emergencia. Revista “Educa-
cién”, N? '8, Ministerio de Educacion, Lima, Perd, dic. 1971.
11. CHIAPPO: Op. cit.

182



Aclarados estos puntos, ;qué significa afirmar que la Universidad
debe ser “generadora de cultura”? Siguiendo al mismo Chiappo, podemos
distinguir tres aspectos: Una reflexién critica; una accién eficaz, y un rea-
lismo politico. Me explicaré brevemente.

Ante todo, reflexién critica. Es funcién primaria de la Universidad
pensar, pensar seriamente, pensar a fondo. Un pensamiento critico —lo
que exige una investigacién cientifica de la realidad. La investigacion de
nuestros problemas nacionales debe ocupar en la planificacién universita-
ria un lugar mucho mas importante del que ocupa en la actualidad. Es
realmente deplorable que en la mayor parte de las areas de nuestra pro-
blematica no exista practicamente ningin estudio serio y fiable. Yo me
admiro, por ejemplo, en el campo en que yo trabajo que es el de la psi-
cologia, de que no existan estudios realmente profundos sobre la persona-
lidad del hombre centroamericano, sobre el desarrollo de la ninez, sobre
las peculiaridades de nuestro adolescente, etc. ;Acaso no existen entre no-
sotros los hombres con la capacidad y la preparaciéon adecuada como para
realizar estos estudios? No lo creo. Lo que sucede es que estan demasiado
absorbidos por la practica profesional... o han emigrado a los Estados Uni-
dos. Por ello, es una obligacién primaria de la Universida%&el dedicarse a
la investigacion. Urge que investiguemos a fondo todas aquellas estruc-
turas que, para bien o para mal, condicionan y determinan fundamental-
mente la realidad de nuestros pueblos. Pero, eso si, una investigacion cri-
tica, una investigacion orientada por valores propios, y no ciegamente em-
pujada por una técnica y unos programas foraneos.

La investigacion nos conduce, necesariamente, a la denuncia. Yo
creo que la mejor manera de denunciar, mas aun, la unica denuncia que
produce efectos positivos es la denuncia cientifica, la denuncia que va res-
paldada por una investigacion cientifica seria. Esta denuncia ira creando
el ambito de conciencia necesario que permita arremeter y desarbolar el
mundo mitico en que el opresor nos hace movernos y que posibilite la bus-
queda de nuevas soluciones —aunque quiza habria que decir sencillamen-
te de soluciones. Es, por tanto, funciéon de la investigaciéon y de la denun-
cia consiguiente constituir un reflejo fiel de nuestra propia realidad, un
espejo en el que nuestro pueblo —incluidos nosotros— pueda contemplar-
se, reconocerse, a fin de ir adquiriendo conciencia de su propia realidad
existencial. Todo esto entiendo yo por reflexion critica.

Generar cultura supone, en segundo lugar, una accién eficaz. Per-
mitaseme citar de nuevo a Chiappo: “La pseudo-cultura de contenidos in-
formativos sin autognosis, enmarcada dentro de la lucha competitiva por
el bien cultural limitado, debe ser destruida por una praxis colectiva de
la cultura desde nosotros mismos para transformar nuestro mundo. El
espejo de los monos pintarrajeados, de los monos trepadores, miméticos,
multicolores, debe ser cambiado a fondo en un espejo cuya denuncia inso-
bornable podria llevarnos a emprender la tarea de generar un rostro his-
torico de hombre. Esto exige que la funcion especulativa de la cultura se
integre, a través de una implacable autoimagen esclarecedora de noso-
tros mismos, con la funciéon operativa de transformacion real de la estruc-
tura socio-econémica”.1?

Sencillamente, la Universidad no puede quedarse en una simple
investigacién y denuncia de la realidad. Tiene que ir mas lejos: tiene que
crear y promover modelos viables de transformacién en todos los ambitos,
mas aun, tiene que propiciar su aplicacion practica. Por ello digo que su

12. CHIAPPO: Op. cit.

138



accién tiene que ser eficaz. De nada sirve —y hasta se hace muy sospe-
chosa— una investigacién que no conduzca mas que a una denuncia nega-
tiva acerca de la realidad. Hemos de ser promotores insobornables de
nuevos caminos, de nuevas vias, de nuevos valores. En este contexto si
adquiere su verdadero sentido la formacién de profesionales. Profesiona-
les que hagan profesién en esta investigacién y accién eficaz, profesiona-
les realmente comprometidos cen su pueblo y su realidad, comprometidos
histéricamente, no solamente capacitados, sino inconmoviblemente deci-
didos a llevar a cabo su tarea histérica, cueste lo que cueste esto a sus
imtereses y comodidades individuales.

Finalmente, generar cultura exige un realismo politico. Es una im-
plicacién logica y necesaria de lo anterior. Nuestro quehacer cientifico no
puede situarse olimpicamente en las nubes. Tiene que ser un trabajo com-
srometido con las realidades de nuestros paises, un trabajo que responda
2 nuestra situacion histérica y, por tanto, un trabajo que engendre histo-

~ ria. Ante nuestra realidad de pueblos oprimidos, “en vias de subdesarro-
110", es inadmisible que nos dediquemos a tareas ajenas a nuestro contexto
¥ a nuestra situacién. Universidades que, directa o indirectamente, pro-
pician la “fuga de cerebros”, Universidades preocupadas por planteamien-
tos y problemas de una minoria elitista, Universidades en las que los va-
lores oprimidos de nuestro campesino, nuestro indigena, nuestro obrero no
encuentran eco, son cualquier cosa menos Universidades latinoamericanas.
Y, a este respecto, creo que es un escandalo que entre nosotros empiecen
a surgir Universidades que pretenden ser un transplante norteamericano,
so capa de seriedad académica.

d. Sistema de aprendizaje

Si en lo dicho hasta ahora he sido capaz de hacerme entender, se
vera ya dibujarse el sistema de aprendizaje que debe poner en practica la
nueva Universidad latinoamericana. No hay que confundir sistema de
aprendizaje con metodologia pedagégica. Entiendo por aprendizaje la mu-
tua relacién entre.el hombre y_su mundo, que abarca todos los procesos
psiquicos y .lleva consigo la reconstruccion constantemente reemprendida
de la conductal? Sistema de aprendizaje serd, por consiguiente, aquella
manera de configurar concretamente esa mutua relacién entre el hombre
v su mundo. Lo cual supone mucho mas que un simple método o procedi-
miento pedagdgico, aun cuando sistema de aprendizaje y pedagogia se im-
pliquen mutuamente.

Para mi, el sistema de aprendizaje que debe poner en practica la
nueva Universidad debe consistir basicamente en cumplir su funcién, es
decir, en realizar su labor de generar cultura. No se puede medir el im-
pacto de un sistema de aprendizaje por fulgurantes resultados aislados, ni
por la figura de un determinado investigador o profesor, ni mucho menos
por el nimero de estudiantes graduados anualmente. Un sistema de apren-
dizaje verdaderamente funciona cuando todos los elementos configurado-
res de esa relacion entre el hombre y su mundo guardan entre sf una
coherencia y armonia f—lo que de ninguna manera quiere decir una igua-

“Jacién. Cuando tanto la organizaciéon material y legal de la Universidad
como el cuerpo académico cumple su misién de generar cultura, es decir,
de investigacién y reflexién, de “denuncia y anuncio” (Freire), de accién
y promocidn, entonces se estara realmente poniendo en practica un siste-
ma de aprendizaje eficaz y adecuado a nuestros pueblos.

13. Ver CORRELL, Werner: El aprender. Herder, Barcelona, 1969

2 139



Del hecho de que un sistema de aprendizaje se mida por la eficiencia
en el cumplimiento de su misién se sigue, en el caso concreto de la Uni-
versidad latinoamericana, que este sistema tiene que ser necesariamente
dialéctico. Dialéctica dice dialogo, no charlataneria inatil. Y el dialogo
implica dos interlocutores que se relacionan en funcién de un mismo tema
__mientras que en el mondlogo tan solo habla uno, y en los monologos
simultaneos el objeto de que se habla es diferente. Esta dialéctica debe
realizarse en diferentes planos:

—En primer lugar, entre la Universidad y la sociedad. Digo la so-
ciedad, y no sélo una determinada capa social de ella —como ocurre en la
actualidad. Esta dialéctica se debe centrar en las auténticas necesidades y
problemas de la sociedad, no en las necesidades artificiales o en pseudo-
problemas. ‘El dialogo, ciertamente, es generador de tension e incluso,
quiza, de -conflietos. Sin embargo, es la tensién la que posibilita el pro-
greso, asi como es el conflicto el que obliga a trascender la situaciéon dada
y. por-consiguiente, el cambio. Aislar a la Universidad de su mundo, de la
sociedad que la engendra, es una aberracién ideolégica. La Universidad
s6lo tiene sentido si se la contempla dentro de un proceso global de tra-
bajo, liberacién y desarrollo, inspirado en la comunidad.'* Omitir esta dia-
léctica, encerrarse en una torre de marfil, limitarse a satisfacer las exi-
gencias e intereses de un sector privilegiado de la sociedad, todo esto cons-
tituye una abdicacion de la misién universitaria —y, por ende, la acepta-
ci6n de un sistema-de aprendizaje alienador, es decir, enajenador con res-
pecto a nuestra realidad y a nuestra idiosincrasia.

—Un segundo plano de didlogo lo debe constituir la comunidad
universitaria, y esto a dos niveles. Un primer nivel dialéctico entre per-
sonal académico y estudiantado. Un segundo nivel entre las diversas dis-
ciplinas cientificas que abarca el trabajo universitario. Una estructura
vertical, napolednica, imposibilita todo didlogo desde la raiz. Otro tanto
puede afirmarse de una estructura organizativa, en la que cada facultad
constituya una especie de castillo feudal.

S6lo donde existe una verdadera comunidad académica interperso-
nal e interdisciplinar, existen vias de comunicacion, es decir, de dialogo.

—Un tercer plano de didlogo lo debe constituir el campo de los
valores. Pero quiza es impropio hablar de un tercer plano, como si se tra-
tara de una realidad analiticamente distinta a las anteriores. La verdad
es que tanto el didlogo o dialéctica entre Universidad y sociedad, como el
de la comunidad universitaria, deben estar siempre fundados en la dialéc-
tica de los valores. Todo trabajo, toda decisién, toda toma de posiciones
lleva implicita o explicita una opcién axiolégica. El problema esta en que
nuestra falta de dialogo, nuestro pragmatismo acritico, ha adoptado cami-
nos con una inconsciencia lamentable, por no decir culpable. Al adoptar
técnicas, planteamientos y soluciones totalmente ajenos a la realidad pro-
funda de nuestros pueblos, estamos aceptando también valores como el in-
dividualismo, la competencia, la genitalidad, la violencia, el culto al con-
sumo y a las apariencias. Pero digo mal: no se trata de valores, sino de
auténticos anti-valores y, en cualquier caso, ajenos a la realidad méas honda
del pueblo latinoamericano.

Es necesario, pues, configurar nuestra labor universitaria de acuerdo
con este sistema de aprendizaje dialéctico. Esto quiere decir —y sé que lo
que voy a afirmar no les gustard a muchos— que la preocupacion funda-

14. ARROYO LASA, Jes(is: Sistemas de aprendizaje de una Universidad al servicio
del Tercer Mundo. Conferencla pronunciada en San Salvador, el jueves, 20 de
mayo de 1971, en el | Seminario UCA. 7

140



mental de una Universidad no la debe constituir el estudiantado, sus:inte-
reses y demandas. Esta no debe ser la preocupacion primera. La preocu-
pacién basica de una Universidad lo debe constituir su misién; y su mi-
sion es generar cultura, eso si, a través de un sistema de aprendizaje dia-
lectico. : ’
La razén de esta afirmacién mia es obvia y nace, no de la especula-
cion tedrica, sino de la experiencia concreta. Todos sabemos que, en un
porcentaje desolador de casos, la motivacién con que el estudiante acude
a la Universidad es realmente deplorable: promocién individualista, ob-
tencién de un titulo que le permita ubicarse bien en la sociedad actual,
quiza dirigir la fabrica o empresa de su familia, quizd —y esto es todavia
peor— pasar el rato, buscar un novio sin perder demasiado el tiempo, o
dar gusto a mama “que se ha empefiado en que siga estudiando”. Se que
con esto no abarco todas las motivaciones con que el estudiante ingresa a
la Universidad —de lo cual me alegro. Pero sé también que no son pocos
los que se encuentran en esos casos u otros parecidos. Esto hace que si la
Universidad toma como objetivo fundamental responder a la demanda
del estudiantado, o bien se desvia esencialmente de su misi6n, o bien pier-
de en la tarea de tratar de cambiar al estudiante un tiempo y una energia
preciosa, sin que eso garantice en manera alguna el éxito de su intento.

Por eso, insisto: la preocupacién fundamental de una Universidad la
debe constituir su misién. Cuando la Universidad cumpla con su mision
de generar cultura en un sistema de aprendizaje dialéctico, ofrecera al
estudiantado la posibilidad de integrarse a un ambiente, a una estructura
de relacién persona-mundo cuya dindmica entusiasma y transforma. Es
claro que esta dindmica ha de eliminar, de una manera radical, al indivi-
dualista, al politiquero, al charlatan, al demagogo, al opresor. El egoismo
no tendré cabida en esa estructura universitaria. Y, en el peor de los casos,
el egoismo individualista no podra bloquear la tarea de la Universidad,
%ile es en parte lo que sucede en la actualidad para mal de nuestros pue-

0s.

Se me dird que este sistema de aprendizaje dialéctico conlleva una
tensién inmensa. Precisamente de eso se trata: de crear tensiones. Lo diré
con palabras méas enérgicas: se trata de desadaptar. Porque, frente a ese
absurdo y acritico ideal de la psicologia norteamericana, que pone la salud
en la adaptacién, yo pienso que adaptarse a una sociedad enferma es acep-
tar el mal, aceptar el virus patégeno. Adaptarse a la enfermedad es enfer-
marse. O alienarse, dicho en términos mas técnicos. Y, supuesto que nues-
tras sociedades estdn enfermas —hipétesis que no es el momento de pro-
bar, pero que nadie pone en duda—, nuestra salud habra que medirla, més
bien, con el patréon de la desadaptacion.

Frente a los anti-valores actualmente reinantes y que antes mencio-
naba, yo creo que hay que buscar los valores comunitarios, de cooperacién,
de amor, de dignidad, de autenticidad personal. Optar por estos valores
es lo mismo que oponerse a la corriente social actual. En otras palabras:
desadaptarse. Por eso, comparto plenamente la opinién de Fiori, quien
define la educacién como un esfuerzo de permanente desadaptacion.l®

2. LA NUEVA PEDAGOGIA

Una Universidad latinoamericana nueva, un nuevo sistema de apren-
dizaje, exigen nuevos métodos pedagdgicos. Un vino nuevo exige odres

15. Ver FIORI, Hernani Maria: Concientizacién y educacién. “Vispera”, 19-20, Oct.-
Nov. 1970, Montevideo.

141



nuevos. Es absurdo pensar que podremos cambiar nuestra Universidad
manteniendo los mismos métodos pedagogicos.

Todos hemos oido hablar acerca de la revoluciéon que, en el terreno
de la pedagogia, estan produciendo las ideas psicoterapéuticas de la escue-
la de Carl R. Rogers. En una de sus expresiones méas atrevidas, el mismo
Rogers escandalizé al claustro profesoral de la Universidad de Harvard al
afirmar que “el Gnico aprendizaje que influye de manera decisiva en la
conducta es el que el individuo descubre y realiza por si mismo”.16 Esta
afirmacién esta en estrecha consonancia con la experiencia pedagogica de
Paulo Freire. Pero déjenme exponer las consecuencias —realmente es-
candalosas— a las que llegd Rogers en aquella famosa conferencia, que

quitd el suefio a mas de un docente:

“a. Mi experiencia implica que deberiamos eliminar la docencia.
La gente que deseara aprender simplemente se reuniria.

b. Eliminariamos los examenes, que solo miden un tipo de aprendi-
zaje sin importancia. 2

c. Por la misma razén, eliminariamos los titulos y créditos.

d. En parte por la misma razon, eliminariamos las calificaciones,
como una medida competitiva. Otra razon para ello es que una calificacion
indica un término o fin de algo, y a un aprendiz (una persona que apren-

de) sélo le interesa seguir aprendiendo”.!?

Estas afirmaciones son tan terriblemente radicales, que lo mas que
suelen causar a los “entendidos” es un jocoso escepticismo. Estoy de acuer-
do en que no se pueden aceptar sin mas, y en que habria que matizarlas
mucho. Sin embargo, permitaseme ser un poco profeta: yo les aseguro
que no pasaran muchos afios antes de que el sentido de estos postulados
sea algo obvio, pedagdgicamente hablando. Y no me refiero ya a escuelas
experimentales (conozco alguna donde se estan experimentando estos prin-
cipios rogerianos). Por poner un ejemplo latinoamericano: los centros
culturales experimentados por Freire en Brasil y Chile, y que hoy empie-
zan a surgir por doquier, integran ya estos principios de una manera ori-
ginal. Y en la misma direccion marchan los exabruptos proféticos que
desde Cuernavaca lanza Ivan Illich a toda América. A este respecto, a
mi me impresiona la ramploneria y deplorable mediocridad de no pocos
Departamentos de Educacion universitarios; ramploneria, mediocridad y,
lo que es casi peor, falta de imaginacién y de osadia. Es triste ver el én-
fasis que se da en esos Departamento a la didactica, es decir, a la tecnologia
pedagégica, y el olvido en que se tiene todo lo que suene a novedad, a ini-
ciativa, a cambios de fondo en los principios estructurales basicos.

En mi opinién, y de acuerdo con la misién universitaria latinoame-
ricana de generar cultura a través de un sistema de aprendizaje dialéctico,
son tres los grandes principios en que se debe fundamentar la nueva peda-
gogia: flexibilidad, creatividad y dialogicidad.

En primer lugar, flexibilidad. Con esta caracteristica, apunto a la
necesidad de que la pedagogia universitaria tenga como nota esencial la
capacidad intrinseca —tanto material como formal— de adoptar formas
muy diversas. Es claro que las formas deberan irse determinando a partir

16. “The only learning which significantly influences behavior is self-discovered, sel-
appropriated learning”. ROGERS Carl R.. On becoming a Person, Houghton Miff-
lin Co., Boston, 1961, pg. 276.

17. ROGERS: Op. cit, pg. 277.

142




de dos variables: las necesidades vitales y problemas nacionales que cien-
tficamente haya que afrontar, y las posibilidades concretas —de personal
¥ de material— con que cuente la Universidad. Les voy a poner un par
@2 ejemplos concretos:

—En una Universidad centroamericana que apenas estd surgiendo
— sin que ello constituya el proyceto en su totalidad— los edificios de
2ulas construidos hasta ahora han sido disefiados de tal manera que l’as
elases sélo sirven para un tipo de pedagogia: la conferencia o la disertacion
magisterial. Es claro que esta estructura se opone abiertamente a la nueva
pedagogia. Un aula construida con inclinacién, en la que la misma forma
arquitecténica apunta exclusivamente al profesor, en que las mesas de los
estudiantes estan fijas en el suelo, supone la consagraciéon de una docencia
vertical y estatica. Este es un ejemplo de lo que no debe ser material-
mente la nueva pedagogia. Y no porque haya que suprimir totalmente la
disertacién magisterial, sino porque no se puede reducir a ella toda la do-
cencia universitaria. Hacer todas las aulas de este tipo —lo que, a Dios
gracias, no sera el caso— supondria una esclerotizaciéon docente tragica, un
condicionamiento demasiado pesado de llevar.

—Un segundo ejemplo lo pueden construir los curriculums de las
diversas carreras. Se hacen necesarios, en la nueva pedagogia, curricu-
lums muchisimo mas abiertos que los actuales. Yo pienso que cada carre-
ra deberia contemplar un minimo de uno o dos afos de contenido abierto,
es decir, en los que no estuviera prefijada ninguna materia, ni clase, ni
practica, sino simplemente se diera la oportunidad a profesores y estu-
diantes de estructurar coherentemente su contenido, en una dialéctica de
practica y reflexién, a través del afrontamiento total de los problemas de
la nacién. Los estudiantes de ingenieria, por ejemplo, podrian dedicar esos
aflos a estudiar y trabajar en el suministro de agua, o luz, o en la construc-
cién de viviendas para pueblos, cantones o barrios pobres. Fijense que esto
es algo muy diferente a ese afio social que en algunos paises es exigido
por la ley. El trabajo, el contacto con los problemas concretos del pueblo
oprimido, la necesidad de adoptar soluciones buenas y baratas, supondria
un impacto total en la misma técnica del ingeniero. Es triste ver como en
la actualidad los ingenieros graduados en nuestras Universidades saben
disefar y construir para la gente pudiente, pero son incapaces de encon-
trar soluciones buenas y baratas para el pueblo. Mas para formar este
nuevo tipo de ingenieros hace falta, entre otras cosas, flexibilidad en los
curriculums. .. y en los profesores.

El segundo gran principio en que se debe fundamentar la nueva
pedagogia es la creatividad. Este principio nos obliga a desterrar la pasi-
vidad del estudiante de una vez por todas. Los métodos activos deben ser
los Uinicos con vigencia en la nueva Universidad. Sin embargo, yo creo
que hay un error serio de apreciacién con respecto a estos métodos. Se
suele considerar que, para que un estudiante se muestre activo, lo que hay
que hacer es motivarle. A mi me parece que con esta postura el proceso
queda viciade desde su misma base, ya que se mantiene el movimiento
de arriba a abajo, es decir, el movimiento reactivo de estimulo y respuesta.
Yo pienso, méas bien, que lo que hay que hacer es permitir que sus moti-
vaciones entren en el juego dialéctico del trabaje universitario, es decir,
que pueda integrar sus problemas existenciales en la labor universitaria.
Esto sélo es posible en un ambiente en el que al estudiante no haya que
concederle la palabra, sino en un ambiente en el que, desde el principio,
la palabra sea compartida; un ambiente en el que los refuerzos operativos
—en el sentido skinneriano del término— no se apliquen a la receptividad,

143



la repeticién y la acomodacién, sino a la participacién, la recreacién y la
imaginacién cientifica.

Una de las caracteristicas més importantes en que se fundamenta la
creatividad, y que lamentablemente nos falla, es el respeto mutuo. La bur-
la, el ridiculo y el desprecio suelen ser, desde el punto de vista emocional,
los mejores mecanismos para bloquear el surgimiento de la creatividad.
Un profesor irénico, un profesor que cultive y permita la burla entre los
estudiantes, estd impidiendo automaticamente un gran numero de mani-
festaciones originales que, quizd en un principio pueden aparecer ridicu-
las, pero que pueden estar a la base de ideas y planteamientos nuevos.
Existe una técnica de dinamica de grupos llamada “brain storming” —que
podriamos traducir como tormenta cerebral—, en la que, ante un proble-
ma muy concreto, todos los participantes son invitados a dejar correr su
imaginacién y a manifestar todo lo que se les venga a la cabeza. Yo creo
que un aire de “tormenta cerebral” deberia recorrer todos nuestros cur-
sos y seminarios. Todo lo cual nos conduce al tercer gran principio peda-
gbgico: la dialogicidad.

La dialogicidad, es decir, la estructura pedagogica dialogal, exige
una pedagogia horizontal, no vertical. Hay que eliminar de la Universidad
toda estructura impositiva, opresora —por muy buen resultado que, apa-
rentemente, estas estructuras produzcan en la industria. Las relaciones
verticales quizd tengan un sentido en el ejército; quizd. En ningun caso
lo tienen en una Universidad, que trata de buscar y construir la verdad
soeial, que se esfuerza por generar cultura. La relacién vertical hace co-
municados; la horizontal, comunica. La relacién vertical separa; la ho-
rizontal, une. La relacién vertical define la ubicacién de opresores y opri-
midos; la horizontal hermana a todos en funcién de una tarea y de unos

valores.

Donde no hay dialogicidad, no puede haber critica. Y, como muy
acertadamente afirma Kwant, “la critica hace al hombre”.}® La ausencia
de una critica continua, hacia dentro y hacia fuera, esclerotiza y aliena.
El sentido critico deberia constituir el primer gran objetivo de toda re-
forma educativa. Pero el sentido critico —muy ajeno a la demagogia—
no se improvisa; se va formando en la praxis critica, en el ejercicio com-
partido de la critica. Observen este sintoma: donde la critica no es per-
mitida, reina el rumor, el bulo, la murmuracién rastrera.

Dialogicidad implica, también, la supresion de todo esquema com-
petitivo. La competencia es el gran resorte del individualismo, de la lucha
del hombre contra el hombre. Por el contrario, la dialogicidad exige una
pedagogia de cooperacién. ;Cémo es posible que la mayor parte de los
examenes que han de pasar los estudiantes en una Universidad deban rea-
lizarse individualmente y con una vigilancia de tipo policial? Es cosa evi-
detite en psicologia que la competencia desarrolla la agresividad mutua
y la irresponsabilidad. Cuando lo que importa es ganar, quedar arriba,
sobresalir, se olvidan los auténticos fines universitarios. Y no so6lo eso:
se pierde de vista la conexion entre medios y fines. Entonces cualquier
medio es bueno con tal de obtener el “triunfo”. Pareceria que los pedago-
gos hemos olvidado aquella maxima tradicional de que “la unién hace la
fuerza”; nunca se hubiera podido llegar a la luna si no hubiera sido por
una cooperacién muy estrecha entre miles de cientificos y técnicos. ;Por
qué entonces nuestro sistema competitivo e individualista?

18. KWANT, R.C.: La critica hace al hombre. Ed. Carlos Lohlé, Buenos Alres, 1968,

144



Finalmente, dialogicidad exige apertura: la Universidad —como ya
he dicho— no tiene el sentido y razén de su ser en si misma. El sentido
de la Universidad brota de la sociedad misma que le da el ser. La Uni-
versidad, como generadora de cultura, debe ser una entidad abierta al
pueblo y a sus necesidades vitales. Sélo ese pueblo y esas necesidades vi-
tales deben constituir el punto de partida y el punto de llegada de toda la
labor universitaria. Hacer de la Universidad una torre de marfil es lo
mismo que matar a la Universidad o venderla al poder establecido. Pero
no basta con hablar del pueblo; es necesario que su vivencia, sus proble-
mas, sus necesidades, sus personas se hagan presentes en la Universidad.
Yo estoy seguro de que su sola presencia obligara, mal que les pese a mu-.
chos, a un cambio incluso en la misma pedagogia.

No pretendo afirmar que todo lo que les acabo de proponer sea
facil. Desde un principio dije que iba a presentarles un ideal, una utopia.
Creo que he cumplido mi palabra. Pero seria demasiado facil eludir
nuestra responsabilidad, amparandonos precisamente en el caracter uté-
pico de estas ideas. Por ello tengo que insistir en que se tratar de una
utopia no irrealizable, sino hacedera; que se trata de algo no contradictorio
en si, sino de algo que nos obliga a cambiar si queremos hacerlo realidad.
Porque de eso se trata: de nuestro querer.

Yo estoy sinceramente convencido de que lo que les he expuesto es
no sélo posible, sino viable. Pero hay que poner manos a la tarea. Gene-
rar cultura auténoma, forjar la nueva Universidad es una tarea para la
que no existen soluciones prefabricadas, ni caminos asfaltados. El camino
lo hemos de hacer andando. Y eso es lo que nos hace falta: ponernos en
marcha.

145



